
DECLARACIÓN ARTÍSTICA 2026

MÁS ALLÁ DE LO SUBLIME: Una Declaración Artística Extendida

Ronald DeWitt Mills-Pinyas

Introducción: La Anestesia de la Realidad de Consenso

El presente escrito elucida mi práctica de pintura de estudio —distinta de la praxis 
social de mi trabajo mural y de las meditaciones de centrado de mis acuarelas— como 
una síntesis de materialidad cruda e indagación filosófica.

En una era cada vez más mediada por la interfaz digital sin fricciones, la conciencia 
humana ha sucumbido a lo que la neuroestética contemporánea define como una 
"alucinación controlada" [Seth, 2021]. Para conservar energía biológica, nuestros 
cerebros proyectan cuadrículas estáticas y seguras, así como conceptos 
preempaquetados, sobre el estado salvaje del ser. Vivimos en un estado de anestesia 
perceptual, aceptando una ilusión colectiva y conceptual: la Realidad de Consenso. Mi 
trabajo actual en el estudio es una disidencia radical contra este aplanamiento del 
mundo. Busca la infinidad ilimitada al establecer una densidad visual extrema en la 
superficie del lienzo, creando así una profunda tensión entre los qualia y las cualidades.

Cuando se realiza plenamente, la densa "carne" de la superficie se satura con un rico 
campo de atractores ópticos, cromáticos y texturales, en los que juega el ojo inquieto 
del espectador, buscando configurar y reconfigurar el campo. Con suerte, el espectador 
se mantiene plenamente consciente de que está inventando gestalts (una forma de 
metacognición, pareidolia) mientras el ojo salta y enlaza fragmentos aquí y allá para dar 
sentido a lo infinito —como las constelaciones que uno puede imaginar en los cielos— 
en un esfuerzo por ver algo de lo que la mente ya conoce, aunque solo sea por un 
momento fugaz.

1



El agotamiento de este mecanismo ofrece entonces una meditación sobre el potencial 
puro que requiere parámetros cognitivos completamente nuevos para cobrar sentido, 
marcando el momento en el que el cuerpo reclama una percepción original, fresca y 
primaria. En este estado, el cerebro predictivo colapsa y el agotamiento del ojo se 
convierte en un momento de gracia en el que la mente se abre y se vuelve receptiva.

Esta reflexión —y la meditación que describe— es, en efecto, una forma de disidencia 
filosófica. Cuestiona términos estéticos como la "belleza" y "lo sublime", desafiando su 
tendencia a desviar una observación más profunda. Reconsidero los estados del 
sublime Matemático, Dinámico y Traumático [Kant, 1790; Lyotard, 1991; Kuspit, 1988], 
así como el Suprematismo de Malévich, y concluyo que son esencialmente vías de 
escape conceptuales que terminan prematuramente la observación cada vez más 
cercana que busco. Postulo que estos términos tradicionales actúan como un 
aislamiento intelectual y estético contra la inquietante e incontenible "sustancia salvaje" 
de la realidad.

Mi práctica es un intento de arrebatar un fragmento de infinidad física y expresiva como 
un destino más profundo que las máximas desmayadas del pasado. Para lograr esto, 
renuncio a las comodidades paliativas de "lo sublime" en sus tres definiciones a favor 
de una belleza más alta, más profunda y más verdadera: buscando sobriamente 
enfrentar lo ambiguo, lo incompleto y lo inefable; el estado crudo del asombro que solo 
se encuentra cuando nos dignamos a observar más profundamente [Moore, 2024].

Propósito y Referencias Intelectuales: El Estudio como Alambique

El propósito de esta declaración artística extendida es hacer un inventario de las 
diversas influencias —que abarcan casi sesenta años de práctica continua— que han 
dado forma a mi identidad y a mis pensamientos como pintor. Es, quizás, una confesión 
intelectual.

Para mí, el estudio opera como un alambique, un recipiente alquímico donde la materia 
base y el propio sistema nervioso del pintor se fusionan y destilan en pura presencia. 
Mi práctica está arraigada en una rendición calculada: una suspensión deliberada, 
incluso apasionada, de la voluntad autoral para invitar al "poder de las cosas" [Bennett, 
2010] del mundo material a hablar —si no a gritar— por sí mismo. A través de la 
agencia de los pigmentos metálicos y la química volátil de la oxidación, inicio una 
revelación que trasciende el artificio convencional.

Este sustrato, cargado de dinámicas casi incontrolables, me permite involucrarme con 
lo inefable y lo abierto, un reino del asombro decididamente salvaje e impersonal. Aquí, 
la obra va más allá de los límites del "yo". Ya no se trata característicamente de la 
identidad del artista, la psicología personal o los imperativos sociales; más bien, es un 
descenso a un estado material primario del ser donde la expresividad creativa es 
eclipsada por la vitalidad autónoma de la materia misma.

Estas verdades permanecen tal como las sentí por primera vez, hace décadas en los 
robledales de Ojai, California, escuchando las contundentes advertencias de Jiddu 

2



Krishnamurti. Su idea de una "libertad de lo conocido" impregnó su pensamiento y ha 
marcado el tono y la ambición de mi trabajo desde entonces. En este contexto, la 
aplicación de la pintura se convierte en un empirismo trascendental [Deleuze, 1994]: un 
momento en el que soy fundamentalmente transformado por el encuentro material. Al 
articular los campos oxidados con la lógica del contraste simultáneo [Albers, 2013; 
Chevreul, 1839], sintetizo la agencia "salvaje" de la tierra con el anhelo "dirigido" de mi 
propio cuerpo. Es dentro de esta fricción entre la energía implicada del universo y la 
intención explicada del pincel donde nace la autonomía ética.

I. El Umbral de Respuesta: Rompiendo el Escudo

Recurriendo al imperativo existencial de Simone de Beauvoir [1947], sostengo que el 
Sublime tradicional funciona como una manifestación del "espíritu de seriedad", una 
huida de la Ética de la Ambigüedad. Al fijar lo infinito en una categoría estética 
manejable, el espectador evade la pesada responsabilidad de existir dentro de un 
mundo que es fundamentalmente inacabado y contingente.

Percibo lo sublime como una retórica limitante: un "Escudo Matemático" de la razón 
que mantiene una distancia segura entre el observador y lo observado. Sostengo que 
la "belleza" y "lo sublime", tal como se utilizan tradicionalmente, son descriptores 
definitivos que anestesian la percepción profunda precisamente cuando la mente 
alcanza sus límites. No son puertas de entrada, sino terminales: muros filosóficos que 
neutralizan la inquietante "sustancia salvaje" de la realidad. Por lo tanto, una 
epistemología del arte debe ser forzosamente traspasada para encontrar una 
autenticidad más profunda y no mediada. Bajo esta luz, el Sublime clásico se replantea: 
ya no es un momento de liberación, se revela como un acto de contención que debe 
ser disuelto.

II. Genealogía Histórica: Suprematismo Material

Esta búsqueda del espíritu "no objetivo" encuentra su ancla histórica en el 
Suprematismo [Malévich, 1959], sin embargo, yo me muevo para expandir el proyecto. 
Donde Malévich buscó lo infinito a través de la sustracción radical y el vacío blanco, yo 
lo busco dentro de la densidad material absoluta del mundo. Propongo que lo infinito no 
se encuentra abandonando el mundo, sino sumergiéndose en sus profundidades más 
granulares y pesadas.

Posicionado en la intersección del holomovimiento de David Bohm [1980] y el quiasmo 
de Maurice Merleau-Ponty [1968, 2012], mi trabajo reclama el lienzo como un sitio de 
ritual transformador. Es una respuesta somática a la "densidad de qualia" que nos 
rodea: un proceso de hacer que el Orden Implicado (la potencialidad envuelta de la 
realidad) se sienta a través de la "carne" del mundo visible.

Suprematismo Material: Densidad vs. El Vacío

3



Kazimir Malévich buscó el "punto cero" de la forma a través de la sustracción radical. El 
Suprematismo Material contrarresta esto. Alcanzo el objetivo suprematista no a través 
de la ausencia, sino a través de la densidad material absoluta. Al crear una superficie 
de tal complejidad multiescalar que el ojo nunca puede terminar de "leerla", replico el 
"desierto" suprematista a través de una abrumadora información que invita a la 
rendición del intelecto.

La Saciedad del Ojo

Donde el "Vacío" priva a la mente analítica de datos hasta que esta enmudece, la 
"Densidad" sacia a la mente con tal volumen de datos simultáneos —el destello 
metálico, la fractura química y el impacto gestual— que la facultad analítica sufre un 
"cortocircuito". Este es un estado de Plenitud-como-Vacío. El "desierto" suprematista se 
encuentra no en la falta de cosas que ver, sino en la imposibilidad de nombrar lo que se 
ve.

Densidad Apofática: La Contra-Respuesta a la Legibilidad

En la tradición apofática del conocimiento a través de la negación, afirmo que el arte ya 
no debe estar al servicio de lo "legible". Mi uso de la densidad es una contra-respuesta 
material a la geometría "limpia" del Suprematismo temprano. Si Malévich encontró lo 
infinito en el cielo, yo lo encuentro en el gel texturizado, el ácido y los pigmentos 
metálicos oxidados.

Lo Infinito en el Átomo: La Realidad Cuántica

Al utilizar polvos metálicos y "mordientes" químicos, traslado el proyecto suprematista 
de lo macroscópico (el cuadrado) a la superficie microscópica y reticulada. La física 
moderna ha demostrado que a nivel subatómico, la materia no es una colección de 
objetos discretos, sino un campo vibrante de energía relacional. Las fisuras cristalinas y 
los colores conspiradores aseguran que la experiencia de la "Infinidad Ilimitada" no sea 
un concepto remoto, sino una realidad visceral que existe dentro de la misma "carne" 
del mundo material. La mirada se dirige a las materialidades más granulares y 
cuánticas del mundo.

III. Infinidad Inmanente vs. Espíritu Hegeliano

1. Contra el Conocimiento Absoluto: La Puerta al Átomo

Mi práctica representa un cambio ontológico significativo tanto del Ideal Hegeliano 
como de la tradición del Expresionismo Abstracto (AbEx). Mientras Rothko buscaba 
una ventana a lo divino, yo busco una puerta al interior del átomo. Mientras que tanto 
Hegel como los pintores del AbEx veían el Sublime como un vehículo para la 
trascendencia —un movimiento que se alejaba de lo físico—, yo propongo un sublime 
de inmanencia.

2. Rechazando la "Cáscara Desechada"

4



Para Hegel, el objeto material era una "cáscara desechada". Yo rechazo esta jerarquía. 
Al utilizar la densidad visual, sostengo que lo infinito está envuelto dentro del "poder de 
las cosas" (thing-power) [Bennett, 2010] de la materia misma. No busco triturar el 
material para ver la Idea; golpeo el material para revelar la densidad infinita ya 
inherente en su "carne".

3. Descenso Somático vs. Trascendencia Heroica

El Expresionismo Abstracto a menudo enmarcó lo sublime como un gesto "heroico" que 
se movía hacia arriba. Mi sublime es somático: un movimiento hacia abajo y hacia 
adentro. Al usar una escala monumental, no invito al espectador a trascender su 
cuerpo; lo invito a habitarlo. Resolver la forma sería sucumbir al "fascismo blando" de la 
imagen estática.

4. Más Allá del Precipicio Romántico

Donde los románticos [Friedrich, Turner] posicionaron al observador en un precipicio 
para contemplar con seguridad lo infinito desde la distancia, yo busco disolver el 
precipicio por completo. Mi trabajo no es una vista de la sustancia salvaje, sino una 
inmersión somática dentro de ella. Lo sublime no es mi meta final, sino una etapa 
intermedia: un "escudo" que debe ser disuelto para permitir un destello sobrio, fugitivo y 
más profundo de la infinidad.

IV. El Acto Proposicional: El Trazo como Energía Cinética

Basándome en la erudición de Brian Winkenweder [2018, 2023] y su análisis de la 
naturaleza "proposicional" del modernismo, esta declaración identifica mi práctica como 
una disidencia ética contra la imagen estática y digital. Abrazo la indeterminación 
material, un linaje informado por Robert Morris, Eva Hesse y Lynda Benglis.

El Trazo como Afirmación de Verdad: El "Trazo" pictórico en mi trabajo nunca es una 
aplicación pasiva de color; es una transferencia de energía cinética cruda desde el 
cuerpo humano hacia el mundo mineral. En una era digital de píxeles sin fricción, el 
golpe de una rama afirma la realidad de la gravedad, la velocidad y la resistencia física 
del Lebenswelt(mundo de la vida). Cada marca es una proposición de que la realidad 
no es un producto estático y terminado, sino un evento continuo de devenir.

La Rama como Instrumento No Dual: La rama actúa como un puente entre el 
purusha (conciencia pura/intención del artista) y el prakriti (materia primordial). Debido 
a que la rama es una extensión orgánica e irregular del cuerpo, introduce una agencia 
"salvaje" y una "densidad de qualia" que no pueden ser domesticadas.

V. Respuesta Ética: El Circuito Fenomenológico

En el espíritu de Simone de Beauvoir [1947], esta recuperación es un acto de "elegirse 
a sí mismo" frente al abismo. Es una negativa a dejar que la "cosa en sí" sea silenciada 

5



por etiquetas convenientes. Al renunciar al control representativo a través del trabajo 
somático, inicio un diálogo entre la realidad oculta de la materia y la intención dirigida 
de la mano.

La Creación del Alma: Fractura y Reintegración

Basándome en el sublime traumático de Donald Kuspit, lo "terrible hecho seguro" de 
Edmund Burke [1757] y los estudios alquímicos de Carl Jung, enmarco la forma no 
resuelta resultante como un acto de reintegración psíquica. Esto es "hacer alma" (soul-
making): una transmutación de la fractura material en asombro estético.

VI. Escala Monumental: Perforando el Escudo Matemático

Utilizo una escala grande e inmersiva para lograr una relación "uno a uno" con el 
espectador. Cuando el lienzo supera la extensión del alcance humano, se convierte en 
un "campo de participación". Esta escala es el prerrequisito mecánico para romper el 
Sublime Matemático [Kant, 1790]: la mente se enfrenta a una densidad informativa que 
excede su capacidad de "medir", obligando al espectador a habitar el flujo del 
holomovimiento [Bohm, 1980].

La Escala como Disruptor Cognitivo: Al abrumar las facultades cognitivas, la escala 
invita al espectador a abandonar la seguridad de la distancia intelectual. Uno no puede 
simplemente "mirar" la obra; uno debe "habitarla".

VII. Agencia Material: El Ritual Completo del Proceso

El estudio es un laboratorio para la Agencia Material [Bennett, 2010], iniciando un 
Sublime Dinámico [Lyotard, 1994] como un registro permanente de la fuerza 
promulgada.

• La Palmada Somática: Trabajando en el suelo, saturo la superficie con una 
resina de gel translúcida y espesa aplicada directamente con mis manos, 
creando una "carne material" receptiva que retiene la memoria de cada toque.

• Dispersión de Pigmentos: Espolvoreo pigmentos crudos en polvo (cobre, latón, 
acero, hierro, carbón y mica) en este campo húmedo. Estos son participantes 
minerales con historias reactivas latentes.

• Ramas como Pinceles Naturales: Arrastradas, azotadas o golpeadas, las 
ramas generan una sintaxis vegetal que excede el diseño intencional, 
dispersando la autoría en el "poder de las cosas" material.

• Oxidación Alquímica y la Mordedura del Mordiente: Aplico un mordiente 
ácido (mordere, "morder"), iniciando una revelación química autónoma.

• Floración de Sal y Carbón: Lanzar cristales de sal inicia una caótica "floración" 
de fisuras. El carbón proporciona el sustrato "sobrio": los restos carbonizados 

6



que representan la nigredo alquímica, una disolución de las rígidas estructuras 
del ego [Jung, 1968].

VIII. El Reingreso Beauvoiriano: Migas de Forma

Una vez que el sustrato ha alcanzado un estado de reposo de archivo, realizo un 
reingreso calculado con velos acrílicos y fragmentos de color. Usando pinceles 
convencionales, deposito "migas" de color saturado: marcas intencionales que sirven 
como anclajes cognitivos. Estas marcas manifiestan la "Ética de la Ambigüedad" al 
negarse a establecerse en una imagen estática y "resuelta". Se invita al ojo a coalescer 
la forma, solo para encontrarla negada y ofrecida sin fin.

IX. El Umbral Apofático: La Nube del No Saber

Para entrar en la obra, el espectador debe arrojar una "nube de olvido" [Anónimo, Siglo 
XIV] sobre el impulso de nombrar y categorizar. Esto se alinea con la epojé 
fenomenológica [Husserl, 1970]. La densidad visual actúa como una Nube Material, un 
espesor informativo que resiste la "luz" de la razón. Este colapso cognitivo es una 
brecha necesaria del escudo requerida para un encuentro directo con el "poder de las 
cosas" de la superficie.

X. Activación Neuroestética y el Puente Somático

La transición de la "mordedura del mordiente" a la "observación profunda" constituye 
una transferencia de energía a través del quiasmo [Merleau-Ponty, 1968]. La pintura 
funciona como un disruptor biológico, eludiendo los filtros intelectuales y colapsando la 
ilusión de la Realidad de Consenso.

• Visión Háptica: Las topografías de las estructuras cristalinas estimulan el 
procesamiento táctil-visual transmodal; el ojo "siente" las crestas. Esto colapsa 
la distancia entre ver y tocar.

• Sistema de Neuronas Espejo: Debido a que las velocidades y los golpes de la 
rama están sedimentados en la resina, activan el sistema de neuronas espejo 
del espectador [Noë, 2004]. El espectador simula internamente los gestos e 
impactos, recreando cinestésicamente el ritual.

• Arresto Estético: Siguiendo a George Moore [2024], esta resonancia induce un 
estado de Arresto Estético. La densidad informativa supera el cierre de la gestalt, 
silenciando la charla analítica y suspendiendo al espectador en el asombro.

XI. El Evento del Destello: Lo "A Veces Luminoso"

Debido a que los pigmentos metálicos y las estructuras cristalinas son anisotrópicos, la 
imagen nunca es una entidad estable y fija. Es un fenómeno emergente que existe solo 

7



en la "danza" entre la fuente de luz, la superficie y el cuerpo en movimiento del 
espectador.

La presencia numinosa de la obra es el objetivo constante, pero el "Destello" —esa 
radiancia óptica real— es un evento condicional, ganado con esfuerzo. Es lo a veces 
luminoso. Es una gracia transitoria que resiste mi dominio, sirviendo como un 
recordatorio constante de que el verdadero asombro no se encuentra en la conquista 
de los materiales, sino en mi vulnerabilidad ante ellos.

XII. Contra el "Fascismo Blando": El Arte como Praxis Social

Afirmo que el sujeto contemporáneo está cada vez más pacificado por el "fascismo 
blando": el control sutil de las imágenes digitales sin fricción y la impersonalidad clínica 
de la Realidad de Consenso.

• El Trabajo como Disidencia: Mi trabajo promulga la resistencia a través del 
trabajo. El trabajo físico —el golpe, la máscara industrial, la palmada somática— 
es un rechazo vitalista al instante higienizado.

• Interrumpiendo el Espectáculo: Siguiendo a Adorno y Horkheimer [1997], la 
obra se resiste a convertirse en una mera mercancía fetichizada. Al manifestar 
una densidad visual que no puede ser "agotada" por una lente digital, la pintura 
afirma su propia autonomía.

XIII. Declaración Final: La Brecha Definitiva

Al manifestar la Nube del No Saber en forma material, esta declaración busca 
reinventar el proyecto espiritual no como una huida del mundo, sino como una 
sintonización somática. A medida que el espectador entra en el Quiasmo [Merleau-
Ponty, 1968], el límite entre el "Yo" y el "Otro" se disuelve en el holomovimiento [Bohm, 
1980]. Estar ante estos campos oxidados es participar en la materialización de lo 
Infinito. Es un regreso al Lebenswelt, una afirmación final de que dentro de la fractura, 
hay una totalidad inagotable e indivisa esperando nuestra llegada; si podemos 
permanecer despiertos.

Como observó Susan Sontag [1966]: "Cada era tiene que reinventar el proyecto de la 
'espiritualidad' para sí misma".

Adenda: La Sombra

Sangre y Hueso: Una Historia Somática

La base de mi trabajo comenzó en los robledales de Ojai, California, con la memoria 
somática del "látigo" (la vara de castigo). En mi juventud, la vara era una herramienta 
de impacto: una confrontación cruda con la gravedad y la velocidad que dejaba una 

8



firma ardiente sobre la piel. A través de Beauvoir [1947], reconozco esto como mi 
primer encuentro con la "Ética de la Ambigüedad": la realización de que el cuerpo es 
simultáneamente un sujeto soberano que siente y un objeto finito que puede ser 
golpeado.

Esto se transformó en un deseo de "devolver el golpe" creativamente. Para alcanzar la 
"Libertad de lo Conocido" [Krishnamurti, 1969], regresé a la arboleda. Las ramas recién 
cortadas introducen una agencia "salvaje", donde la autoría se dispersa entre el 
impulso humano y el "poder de las cosas" material. El carbón representa la etapa de 
nigredo: restos carbonizados que han sobrevivido al fuego para convertirse en testigos. 
El ritual de lanzar sal es una recreación somática de lechos de lagos desecados, una 
"Herida Alquímica" que rompe el ego rígido. El Volumen II es la historia de una práctica 
que pasó de la "sangre" de la vara al "hueso" del sustrato de carbón: una negativa a 
dejar que la "cosa en sí" sea silenciada.

BIBLIOGRAFÍA

Adorno, Theodor W., & Horkheimer, Max. [1997]. Aesthetic Theory (Teoría estética). 
Traducido por Robert Hullot-Kentor. University of Minnesota Press.

(Referenciado para la crítica de la industria cultural y la resistencia contra la mercancía 
fetichizada).

Albers, Josef. [2013]. Interaction of Color (Interacción del color). Edición 50 
aniversario. Yale University Press.

(Referenciado para la lógica del contraste simultáneo y el movimiento sintetizado del 
ojo).

Anónimo. [Siglo XIV / 2001]. The Cloud of Unknowing (La nube del no saber). Editado 
por James Walsh. Paulist Press.

(Referenciado para la tradición apofática del conocimiento a través de la negación y la 
suspensión de categorías).

Barad, Karen. [2007]. Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the 
Entanglement of Matter and Meaning(Encontrando al universo a mitad de camino: 
Física cuántica y el entrelazamiento de materia y significado). Duke University Press.

(Referenciado para los conceptos de "Realismo Agencial" y el entrelazamiento cuántico 
a escala subatómica).

Beauvoir, Simone de. [1947]. The Ethics of Ambiguity (Para una moral de la 
ambigüedad). Traducido por Bernard Frechtman. Philosophical Library.

9



(Referenciado para la "Ética de la Ambigüedad", el rechazo del "espíritu de seriedad" y 
la memoria somática del cuerpo como objeto).

Bennett, Jane. [2010]. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things (Materia vibrante: 
Una ecología política de las cosas). Duke University Press.

(Referenciado para el concepto de "Poder de las cosas" (Thing-Power) y la agencia 
autónoma de los materiales minerales y químicos).

Bergson, Henri. [2001]. Time and Free Will: An Essay on the Immediate Data of 
Consciousness (Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia). Traducido por F. 
L. Pogson. Dover Publications.

(Referenciado para la experiencia inmediata y vivida de la duración frente a la medida 
espacializada y científica del tiempo).

Bohm, David. [1980]. Wholeness and the Implicate Order (La totalidad y el orden 
implicado). Routledge.

(Referenciado para el concepto del "Holomovimiento" y la potencialidad envuelta de la 
realidad cuántica).

Burke, Edmund. [1757 / 1990]. A Philosophical Enquiry into the Origin of Our Ideas of 
the Sublime and Beautiful(Indagación filosófica sobre el origen de nuestras ideas 
acerca de lo sublime y lo bello). Oxford University Press.

(Referenciado para la definición histórica de lo sublime como lo "terrible hecho 
seguro").

Chevreul, Michel Eugène. [1839 / 1854]. The Principles of Harmony and Contrast of 
Colours (De la ley del contraste simultáneo de los colores). Traducido por Charles 
Martel. Henry G. Bohn.

(Referenciado para las teorías fundamentales sobre la tensión cromática y la mezcla 
óptica).

Clark, Andy. [2013]. "Whatever next? Predictive brains, situated agents, and the future 
of cognitive science" ("¿Y ahora qué? Cerebros predictivos, agentes situados y el futuro 
de la ciencia cognitiva"). Behavioral and Brain Sciences, 36(3), 181-204.

(Referenciado como la base neurocientífica para la "Codificación Predictiva" y el 
procesamiento descendente del sistema nervioso).

Deleuze, Gilles. [1994]. Difference and Repetition (Diferencia y repetición). Traducido 
por Paul Patton. Columbia University Press.

(Referenciado para el concepto de "empirismo trascendental" y la transformación a 
través del encuentro material).

10



Gallagher, Shaun. [2005]. How the Body Shapes the Mind (Cómo el cuerpo da forma a 
la mente). Oxford University Press.

(Referenciado para la integración de la ciencia cognitiva con la fenomenología de la 
encarnación).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. [1835 / 1975]. Aesthetics: Lectures on Fine Art 
(Lecciones sobre la estética). Traducido por T. M. Knox. Clarendon Press.

(Referenciado como contraste filosófico, rechazando la visión de la materia material 
como la "cáscara desechada" del Espíritu).

Husserl, Edmund. [1970]. The Crisis of European Sciences and Transcendental 
Phenomenology (La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental). 
Traducido por David Carr. Northwestern University Press.

(Referenciado para el concepto de la epojé fenomenológica: la suspensión de la 
"actitud natural").

Jung, Carl Gustav. [1968]. Alchemical Studies (Estudios alquímicos). Bollingen Series 
XX. Princeton University Press.

(Referenciado para la etapa de "nigredo", la disolución del ego y el concepto 
psicológico de "hacer alma").

Kant, Immanuel. [1790 / 1987]. Critique of Judgment (Crítica del juicio). Traducido por 
Werner S. Pluhar. Hackett Publishing Company.

(Referenciado para el Sublime "Matemático" y "Dinámico", específicamente como un 
escudo cognitivo de seguridad).

Krishnamurti, Jiddu. [1969]. Freedom from the Known (La libertad primera y última / 
Liberarse del pasado). Editado por Mary Lutyens. Harper & Row.

(Referenciado para la influencia de toda la vida respecto al rechazo del 
condicionamiento preempaquetado y "lo conocido").

Kuspit, Donald. [1988]. The New Subjectivism: Art in the 1980s (El nuevo 
subjetivismo: El arte en los años 80). UMI Research Press.

(Referenciado para el "Sublime Traumático", el marco crítico de la superficie 
"destrozada" y la herida alquímica).

Lyotard, Jean-François. [1991 / 1994]. Lessons on the Analytic of the Sublime 
(Lecciones sobre la analítica de lo sublime). Traducido por Elizabeth Rottenberg. 
Stanford University Press.

(Referenciado para la interpretación posmoderna de magnitudes irrepresentables).

11



Malevich, Kazimir. [1959]. The Non-Objective World (El mundo no-objetivo). Traducido 
por Howard Dearstyne. Paul Theobald and Company.

(Referenciado para la búsqueda suprematista del "sentimiento puro" y el "punto cero" 
de la forma).

Mandelbrot, Benoit B. [1982]. The Fractal Geometry of Nature (La geometría fractal 
de la naturaleza). W. H. Freeman and Company.

(Referenciado para las estructuras matemáticas de complejidad multiescalar y patrones 
que se repiten infinitamente).

Merleau-Ponty, Maurice. [1968]. The Visible and the Invisible (Lo visible y lo invisible). 
Traducido por Alphonso Lingis. Northwestern University Press.

(Referenciado para el concepto del "Quiasmo" y el entrelazamiento carnal entre el 
vidente y lo visto).

Merleau-Ponty, Maurice. [2012]. Phenomenology of Perception (Fenomenología de la 
percepción). Traducido por Donald A. Landes. Routledge.

(Referenciado para el cuerpo como el sitio principal del conocimiento y la percepción).

Moore, George. [2024]. Noticing and Awe: A Field Guide to the Forgotten Sensations of 
Being Alive (Observación y asombro: Una guía de campo para las sensaciones 
olvidadas de estar vivo). Tiller Press.

(Referenciado para el concepto de "Arresto Estético" y la recuperación del sistema 
nervioso de la era digital).

Noë, Alva. [2004]. Action in Perception (Acción en la percepción). MIT Press.

(Referenciado para el enfoque enactivo de la cognición y el papel del Sistema de 
Neuronas Espejo en la simulación del movimiento).

Seth, Anil. [2021]. Being You: A New Science of Consciousness (Ser tú: Una nueva 
ciencia de la conciencia). Faber & Faber.

(Referenciado para la definición neurocientífica de la conciencia de vigilia normal como 
una "alucinación controlada").

Sontag, Susan. [1966]. Against Interpretation and Other Essays (Contra la 
interpretación). Farrar, Straus and Giroux.

(Referenciado para la "Erótica del arte" y la reinvención continua del proyecto 
espiritual).

Vaughan, William. [1994]. Friedrich. Phaidon Press.

12



(Referenciado para el análisis del Sublime Romántico del siglo XIX y la posición del 
observador seguro).

Winkenweder, Brian. [2018]. Art History as Social Praxis: The Collected Writings of 
David Craven (La historia del arte como praxis social). Brill.

(Referenciado por enmarcar el acto de pintar como una disidencia ética y una praxis 
social).

Winkenweder, Brian. [2023]. Painting to Be: Autonomy, Dissent, and the Soft Fascism 
of Late Capitalism (Pintar para ser: Autonomía, disidencia y el fascismo blando del 
capitalismo tardío). Routledge.

(Referenciado para el concepto de "fascismo blando" y la naturaleza proposicional de la 
marca pictórica).

13


